

کتاب سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ از جهت پرداختن به مسائل سیاسی روزگار خود بسیار حائز اهمیت است. در این مقاله دیدگاههای سیاسی زین العابدین مراغهای نویسندهٔ این کتاب، مورد تجزیه و تحلیل قرار گرفته و نیز نظـرگاه او دربارهٔ زنان و چگونگی آداب معاشرت با آنان و نیز ویژگیهای عصر مشروطه بیان شده است. همچنین تفاوت طنز عصر مشروطه با طنز قبل از آن مورد بحث قرار گرفته و نمونههایی از آثار مراغهای بهعنوان نویسندهای طنزپرداز که از طنز در بیان مسائل سیاسی، اجتماعی روز بهره برده، ذکر شده است.

كليدواژهها: زينالعابدين مراغهاي، ديدگاه سیاسی، طنز، زن، سیاحتنامهٔ ابراهیم بیگ

سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ اثر زین العابدین مراغهای (۱۳۲۸- ۱۲۵۵) آیینــهٔ تمام نمــای اوضاع ایران در اواخر قرن سیزدهم هجری است که با قلمی تند و بی پروا تحریر شده است. نویسنده، که تاجرزادهای میهن دوست و اصلاح طلب است، کتاب خود را در قالب یک رمان اجتماعی نوشته است. سیاحتنامهٔ ابراهیم بیگ صرف به منظور مخالف و انتقاد با حکومت اسـتبدادی قاجار و بینظمیهایی که در آن دوران حکمفرما بود نوشته شد.» (کشاورز، ۱۳۷۱: ۱۲۷) این کتاب در سه جلد کاملا جدا و مستقل به چاپ رسیده است. جلد اول، که «بلای تعصب او» نام دارد، داستان ابراهیمبیگ، فرزند یکی از تجار آذربایجان است که در مصر زندگی می کند و به عزم زيارت مشهد مقدس راهي ايران مي شود. مؤلف، مشاهدات این قهرمان از پریشانی و دربهدری مردم، سرگرم شدن آنان به کارهای بیهوده، رشوهخواری حکمرانان، غفلت دولت، بیقانونی و بیعدالتی و نفوذ سیاستهای استعماری، در ایران آن روزگار

را به زبانی ساده و مؤثر به رشتهٔ تحریر درآورده است. از این رو این اثر در روزگار خود سهم بزرگی در بیداری مردم داشته است. مراغهای در جلد دوم این کتاب از طریق تمثیل عشق ابراهیم و محبوبه، عشق به وطن را به خواننده القا می کند. او با عنوان کردن عشـق میان دو انسـان، به عشقی والاتر و مقدس تر می پردازد و اظهار می دارد که «سوای بر عشـق مجنون و لیلی و فرهاد و شیرین و محمود و ایاز، عشـق دیگری نیز هسـت و آن عشـق به وطن است. عشقی که چه بسیار کسان در راه آن جان فشانی کردهاند و هستی خود را طفیل هستی آن دانســتهاند.» (سیاحتنامه: ۵۵۳) در جلد سوم او به داستان خواب **عمر یوسف** و تعبیر آن، به شرح حال اهل جهنم می پردازد. «که در واقع یک نوع رسالة الغفران يا كمدى است، اما هم بهشت و هم مراغهای در بیان دوزخ **سیاحتنامه** ایرانی است و ساکنان هر دو ایرانیاناند و از خلال آن آهنگ پرشکوه شادی و عـزای آنان، دمبـهدم فریاد دلخـراش زهرخند سیاسی، به گوش میرسد.» (آرینپور، ۱۳۷۲: ۳۱۰) سپس بخشی را به نام منتخبات شعرا آورده است. او پس از ذکر نام هر شـاعر بــه ترتیب الفبا چند **طنز همر اهاند**| بیتی از او را نقل می کند و در بعضی موارد پس از ذکر شعر شاعر، مختصری از زندگینامهٔ او را نیز می آورد. این امر بیانگر آشـنایی و علاقهمندی مراغهای با شعر و شاعری است.

اوضاع سیاسی توصيفاتبسيار زیبایی دارد که گُآه با چاشنی

اندیشهٔ سیاسی مراغهای در سیاحتنامه

عصر مراغهای مقارن با پادشاهی مظفرالدینشاه، مرگ او و روی کار آمدن ناصرالدینشاه است. در زمان او درخت مشروطه به ثمر مینشیند و دگر گونیهای اجتماعی و سیاسی بسیاری رخ میدهد. در این زمان، آزادی خواهان با مبارزات سیاسی، اجتماعی خود درصدد برقراری عدالت و قانون مند شدن کشورند و مراغهای با نوشتن

سیاحتنامهٔ ابراهیم بیگ نقش مؤثری در بیداری مردم ایفا می کند. (کسروی، ۱۳۸۸) ۵۳)

او با دل سوزی تمام در آستانهٔ مشروطیت برای نجات ایرانیان از چنگال جهل و استبداد چارهاندیشی می کند و با بیان پریشانی و دربهدری مردم، سرگرم شدن آنها به کارهای بیهوده، رشوهخواری حکمرانان، غفلت دولت و بی قانونی و نفوذ سیاستهای استعماری سهم بزرگی در بیداری مردم دارد. مراغهای اندیشههای سیاسی خود را در سه محور وطن پرستی، سیاسی خود را در سه محور وطن پرستی، آزادیخواهی و قانون گرایی بیان می کند.

### • وطن پر ستی

«تاریخ و فرهنگ ایران زمینهٔ نشو و نمو فلسفهٔ ملی را فراهم میسازد و عواملی چون محیط طبیعی و جغرافیایی، وراثت، خانواده، حکومت و دین در خلق و خوی ملی مؤثر است.» (ر. ک، آدمیت، ۱۳۵۷)

وطنپرستی، که در غرب از آن به «ناسیونالیسم» تعبیر میشود، یکی از عمده ترین اندیشههای مراغهای است. او می گوید: «مراتب تعصب خانوادهٔ ما در در باب وطن پرستی در خطهٔ مصر ضرب المثل است. آرى ما خاك ايران را از جان گرامی تر میدانیم؛ زیرا که وطن مقدس ما، محل نشو و نمای گذشتگان ما و مدفن نیاکان ماست.» (سیاحتنامه: ۱۰۱) مراغـهای آرزوها و اندیشـههای ملی-میهنی خود را از زبان شخصیت داستانش ابراهیم بیگ بیان می کند. درجهٔ تعصب ملی ابراهیم تا حدی است که به خاطر لشکر کشی اسکندر به ایران و خراب کردن آبادهای کشور و آتش زدن شهر استخر هیچگاه نام اسکندریه را به زبان نمی آورد و اگر مجبور شود آن را بندر بر مصر می گوید. (ر. ک، همان: ۳٦) ابراهیم عاشق وطن است او از عشق ایران، که تا این حد مــورد بیحرمتی و ظلم و تعدی واقع شده، در بستر بیماری افتاده است و با مرگ دست و پنجه نرم می کند.

مراغهای از اینکه کشور بیصاحب مانده و برای آبادی آن هیچ اقدامی نمی کنند

افسوس می خورد و می گوید: «در ممالک ایران هرجا می نگری مردم تنبل و بی کارند که در هر گوشه ای جوق جوق نشسته اند. (همان: ۱٤۱) او همهٔ اینها را می بیند و درمی یابد که ایرانش چگونه در حال نابودی است. مراغهای در کتاب خود نابودی است. مراغهای در کتاب خود بارها از لفظ غصه مرگ استفاده می کند. به بلوها از لفظ غصه مرگ استفاده می کند. به عصه مرگ شدم.» (همان: ۱۰۲) یا «هر اینه غصه مرگ می شدم.» (همان: ۱۰۲) یا «هر در واقع، این واژه ها نشان دهندهٔ احساس در وقع، این واژه ها نشان دهندهٔ احساس درونی او هستند که از دیدن نابودی معشوق خود، در حال غصه مرگ شدن است و بالاخره، ابراهیم هم غصه مرگ

مراغهای در بیان اوضاع سیاسی توصیفات بسیار زیبایی دارد که گاه با چاشنی طنز همراهاند. او اخلاق و عادتهای ناپسند ایرانیان را در قالب تابلوهای زنده و جاندار به تصویر می کشد و مورد ایراد و انتقاد قرار می دهد.

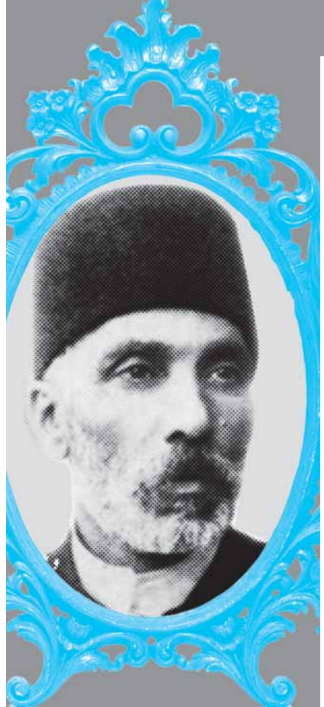
او در بیان اندیشه هایش بسیار متعصب است. تفکر ملی گرایانهٔ افراطی او نشان از تعصب بیش از حدش درخصوص مسائل مربوط به وطن دارد. عشق مالیخولیایی او فکرش شده است. این تعصب بی جا پخشم ابراهیم را بر حقایق بسته است و نمی گذارد مسائل و مشکلات را آن گونه که هست ببیند. او هر کسی را که از ایران بدگوییی کند، چه به حق و چه به ناحق، به بی غیرتی متهم می نماید.

توصیفات مراغهای نیز گاهی بسیار افراق آمیز است؛ گرچه خود اذعان دارد که حقایق را آنچنان که هست نوشته است. او می گوید: «اگرچه غرض از نشر و طبع سیاحتنامه در اول این بود که شاید قلم راست نگارم، بدون مبالغه و اغراق، از معایب وطن مقدس، از هزاران یکی را نوشته و یمکن منظور ارباب حل و عقد گشته...» (همان: ۳۰۱) اما با نگاهی به سیاحتنامه می توان دریافت که مراغهای در توصیفات خود از اغراق بسیار بهره جسته و اغراق و بزرگنمایی در هنگام

توصیف ممکن است نویسنده را از واقعیت دور سازد. از طرفی، چون این کتاب یک سیاحتنامهٔ خیالی است، در خیال از اغراق بسیار استفاده می شود. مراغهای نیز از این قاعده مستثنی نبوده و وقایع را بزرگتر از حقیقت واقع نشان داده است. پس «این کتاب از جهت تاریخی ارزش چندانی ندارد.» (آرین پور، ۱۳۷۲: ۳۱۰)

«ارزش سياحتنامه بيشتر از جهت انتقادی است که از اوضاع زمان خود دارد.» برای مثال، او از تشریفات بی حساب و کتابی که حاکمان و صاحب منصفان به راه انداختهاند، انتقاد می کند. نام بردن از شغلهایی چون پیشخدمت میرآخور، تفنگدارباشي، قهوهچي، قراشباشي و... نمایانگر تشریفات بی حد و حصری است که مردم ستمزدهٔ ایران میبایست پاسخ گوی آن باشند. مراغهای طرفدار سلطنت است و همیشه از شاه به نیکی یاد مى كند. اعتقاد او بر اين است كه افتخار ایرانیان به تاج و تخت است و ایرانیان تا جان در بدن دارند نباید یادشاهی را به جمهوری تبدیل کنند. مردم ایران خیاطزاده و کفاشزاده را بهعنوان رئیس انتخاب نخواهند کرد. پادشاهزاده باید یادشاه شود. (ر. ک، سیاحتنامه: ۷۲۰)

از فحوای کلام مراغهای می توان دریافت که او به موروثی بودن سلطنت و باورهای کهن گذشته معتقد است. او نژاد و خون را از مؤلفههای سلطنت میداند و تنها، به تواناییهای شخص بهعنوان عاملی برای اخذ سلطنت اعتقاد ندارد. در صورتی که یکی از دلایل ظلم و ستم شاهان همین موروثی بودن سلطنت در خاندان شاهی است. اگر نظام کشور براساس دموکراسی و جمهوری باشد، مردم خود شخصی را انتخاب می کنند که صلاحیت ادارهٔ امور را داشته باشد و چنانچه از او ظلم و ستم و یا کم کاری سر بزند، او را کنار می گذارند شخص دیگری را با رأی اکثریت مردم برمی گزینند. پس با توجه به اینکه مراغهای از استبداد و خودکامگی بیزار است و استبداد و خودکامگی در حکومتهای پادشاهی بیشتر است، قبول این مسئله با اندیشهٔ او منافات دارد.



به همین دلیل، مراغهای پس از نوشتن سیاحتنامه، کتاب خود را بدون ذکر نام مؤلف منتشر کرد.

ناظم الاسلام کرمانی در «تاریخ بیداری» می گوید: «زمانی که انجمن مخفى تشكيل شده بود؛ اعضاى انجمن سیاحتنامه را، که بیانگر حالات ایران و ایرانی بود، در مجلس قرائت می کردند». او یکی از دلایل خوانده شدن این کتاب را در این مجلس چنین بیان می کند: «اعضای انجمن جرئت شنیدن این گونه مذاکرات را نداشتند و از اینکه خبر به عين الدوله برسد، واهمه داشتند ولي خواندن سیاحتنامه مشکلی نداشت و اگر کسی بر آنها ایراد می گرفت که چرا مطالب چنین کتابی را که خواندن آن ممنوع شده، می خوانند می گفتند: ما برای اینکه ردی بر سخنان مراغهای بنویسیم و بعضى از مطالب آن را نقض كنيم آن را می خوانیم.» (کرمانی، ۱۳۸۸: ۱٦٥)

این مطالب نشان میدهد که در دوران مراغهای و پس از آن، چیزی به نام آزادی بیان وجود نداشته و جامعه سراسر خفقان و ظلمت بوده است. علت اصلی ویرانی مملکت و انحطاط اخلاق ملی نیز فقدان آزادی است.

دوران مراغهای، دوران گسترش سواد و طرح بنیانهای آموزشوپرورش نوین است. با گسترش سواد، روزنامه و روزنامهنگاری رونق مییابد. مراغهای که بعدنبال نوگرایی است، یکی از اهداف خود از نوشتن سیاحتنامه را با تحول حیات اجتماعی عنوان می کند. او سواد و روزنامه را با حیات فکری و اجتماعی مردم پیوند میدهد و از روزنامه به عنوان ابرای رسیدن به آزادی کمک

چنانچـه پیداسـت، در آن روزگار یکی از راههای بیان اندیشـه و عقاید و آگاهی بخشـیدن به مردم، روزنامه بوده اسـت. روزنامهها در بیداری مردم نقش بسـیار مهمی داشـتند. اشـعار ملی و وطنی که با طـرفداری از آزادی و بـه مخالفت با اسـتبداد به میدان آمدنـد و به انعکاس آرمانهای ملی و میهنـی میپرداختند،

## آزادیخواهی

رهایی خواستن و بنده نبودن یکی از ویژگی های مراغهای است. او با آنکه به نظام پادشاهی احترام می گذارد، به سمت دموکراسی و آزادی خواهی گرایش دارد. «دموکراسی یعنی حاکمیت مردم بر مردم، یعنی اقتدار تودهٔ مردم بر کلیهٔ زمینههای اجتماعی از قبیل اقتصاد، هنر، علم و …» (میبدی، ۱۳۵۱: ۷)

آزادی خواهی از مضامینی است که از زمان مشروطه وارد ادبیات ما شد. در روزگاری که ظلم و ستم وزرا و حکام از حد گذشته بود، مراغهای با نوشتن سیاحتنامهٔ ابراهیمبیگ ندای آزادی خواهی خود را به گوش همگان رساند و در این راه تلاش بسیار نمود. او با افشا کردن ظلم و ستم کارگزاران دولت پرده از کارهای آنان برداشت. این کتاب در بیداری مردم نقش مهمی ایفا کرد. (ر. ک، کسروی، ۱۳۸۸: ۵۳) و مردم را به تأمل واداشت تا برای رهایی از ظلم حکام چارهای بیندیشند. مراغهای بهطور کلی آزادی را به دو بخش عمده تقسیم کند:

# ● آزادی از ستم بیگانگان و حکام داخلی ● آزادی بیان

درخصوص آزادی از ظلــم و ســتم بیگانگان و حکام داخلی می گوید: با وضع و اجــرای قانون مشــروطیت می توان به آزادی رســید و از ستم بیگانگان و حکام وزرای بیانصــاف و خائن را که کاری جز چاپیدن مردم ندارند و مانع رســیدن به آزادی هستند مورد نکوهش قرار میدهد و بیان مــیدارد که بهجز آنها هیچکس منکر قانون مشروطیت نیست.

آزادی بیان و قلم آزادی دیگری است که مراغهای به آن اعتقاد دارد. در ایران آن روز، بزرگان مملکت این حق مسلم را از مردم دریغ می کردند و کسی جرئت بیان نظر و اندیشــهٔ خود را نداشت و چنانچه کســی به انتقاد از دولت و هیئت حاکمه میپرداخت، مورد مؤاخذه قرار می گرفت.

از طریق همین روزنامهها در اختیار مردم قرار می گرفتند.

در این دوره اگر روزنامهای از سوءرفتار امیری سخن می گفت و یا به افشای اعمال خاننان به ملت و مملکت می پرداخت، فوراً تعطیل می شد. زیرا غرضورزان قصد داشتند برای پوشاندن زشتی اعمال خود مردم را از خواندن روزنامه محروم کنند.